
V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU/SP – No. 8, junho de 2019 
 

114 

QUEM SOMOS NÓS DA SOCIEDADE OCIDENTAL...  

Um olhar para a construção do sujeito sob o tema da sexualidade 

 

Clarice Nunes Ferreira3 

 

FOUCAULT, Michel. A História da Sexualidade I: a vontade de saber. Tradução de Maria 

Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque.  São Paulo: Edições Graal, 2011.  

 

Michael Foucault é um filósofo do século XX que alcançou ampla repercussão, pois 

seus estudos produziram um pensamento transversal, atravessando vários campos do saber 

como filosofia, ciência, história, biologia e outros.  

Entre os autores, estudiosos de Foucault, fala-se de três fases do filósofo: arqueologia, 

genealogia e ética. Denomina-se de fase arqueológica desde a obra “História da loucura” 

(1961), passando por “O nascimento da clínica” e “As palavras e as coisas”, até a obra 

“Arqueologia do Saber” (1969). A fase genealógica vai de “A ordem do discurso” (1971) 

passando por “Vigiar e punir” até “A História da Sexualidade 1 – a vontade de saber” (1976). 

A fase da ética e da estética fica por conta dos dois volumes que se seguem a História da 

Sexualidade - “o uso dos prazeres” e “o cuidado de si”, ambos publicados em 1984. 

O que nos interessa na obra de Foucault é o cerne de sua obra, ou seja, o sujeito, que 

vimos apontar desde suas primeiras investigações. O sujeito que Foucault nos apresenta é 

construído pelo contexto histórico-social, esse sujeito é entidade histórica que está presente em 

qualquer época ou lugar, que é constituído em determinada época ou lugar. Nesse sentido, a 

potencialidade do pensamento de Foucault instaura novos caminhos para discutir e entender as 

transformações sociais. 

Na obra ora resenhada, Foucault não foge a esse preceito, já que o filósofo a faz de 

maneira magistral sob o tema da sexualidade. Segundo Veiga-Neto (2005, p. 96) “a sexualidade 

interessa na medida em que ela funciona como um grande sistema de interdições, no qual somos 

levados a falar sobre nós mesmos, em termos de nossos desejos, sucessos e insucessos, e no 

qual se dão fortes proibições de fazer isso ou aquilo”. No primeiro capítulo, Foucault nos 

proporciona uma viagem no tempo. Com o título “Nós, vitorianos”, claramente, o autor resgata 

em Nietzsche a ironia, pois se trata de um tempo marcado pela rigidez dos princípios moralistas. 

O autor nos instiga a pensar que somos frutos da era vitoriana ao declarar que  
 

Um rápido crepúsculo se teria seguido à luz meridiana, até as noites monótonas da 

burguesia vitoriana. A sexualidade é, então, cuidadosamente encerrada. Muda-se para 

                                    
3 Doutora em Educação. Professora de Língua Inglesa nas Fatec Itu e Fatec Jundiaí. 

claricenferreira@yahoo.com.br. 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU/SP – No. 8, junho de 2019 
 

115 

dentro de casa. A família conjugal a confisca. E absorve-a, inteiramente, na seriedade 

da função de reproduzir. Em torno do sexo, se cala. O casal, legítimo e procriador, dita 

a lei. Impõe-se como modelo, faz reinar a norma, detém a verdade, guarda o direito de 

falar, reservando-se o princípio do segredo. No espaço social, como no coração de cada 

moradia, um único lugar de sexualidade reconhecida, mas utilitário e fecundo: o quarto 

dos pais. Ao que sobra só resta encobrir-se; o decoro das atitudes esconde os corpos, a 

decência das palavras limpa os discursos. E se o estéril insiste, e se mostra 

demasiadamente, vira anormal: receberá este status e deverá pagar as sanções. 

(FOUCAULT, 2011, p. 9) 
 

Nesse sentido, Foucault nos provoca ao apresentar sua “hipótese repressiva”. O autor 

afirma que a 

(...) repressão funciona, decerto, como condenação ao desaparecimento, mas também 

como injunção ao silêncio, afirmação de inexistência e, consequentemente, 

constatação de que, em tudo isso, não há nada para dizer, nem para ver, nem para saber. 

Assim, marcharia com sua lógica capenga, a hipocrisia de nossas sociedades 

burguesas. (FOUCAUT, 2011, p. 10) 
 

 Tal hipótese fica delineada de tal maneira que podemos notar, de fato, a desconstrução 

da repressão, pois o autor argumenta que essa hipótese é uma ilusão.  
 

Se sexo é reprimido, isto é, fadado à proibição, à inexistência e ao mutismo, o simples 

fato de falar dele e de sua repressão possui como que um ar de transgressão deliberada. 

(FOUCAUT, 2011, p. 12) 
 

Sendo assim, a repressão é posta pelo autor como discurso, que passa a ser legitimado 

via regime de verdade que prolifera durante os séculos XVII e XIX. 
 

Não digo que a interdição do sexo é uma ilusão; e sim que a ilusão está em fazer dessa 

interdição o elemento fundamental e constituinte a partir do qual se poderia escrever a 

história do que foi dito do sexo a partir da Idade Moderna. Todos esses elementos 

negativos – proibições, recusas, censuras, negações – que a hipótese repressiva agrupa 

grande mecanismo central destinado a dizer não, sem dúvida, são somente peças que 

têm uma função local e tática numa colocação discursiva, numa técnica de poder, numa 

vontade de saber que estão longe de se reduzirem a isso. (FOUCAUT, 2011, p. 18) 
 

 Foucault revela que é a partir da tentativa do processo de restrição que o sexo foi posto 

em evidência, de forma que poder e saber constituem uma ciência da sexualidade. Ao ser posta 

em discurso, cria-se aparatos para implantar a normalidade, o que o autor chamou de “a 

implantação perversa”, 

 
pois essa colocação do sexo em discurso não estaria ordenada no sentido de afastar da 

realidade as formas de sexualidade insubmissas à economia estrita da reprodução 

(dizer não às atividades infecundas, banir os prazeres paralelos, reduzir ou excluir as 

práticas que não tem como finalidade a geração)? Através de tais discursos 

multiplicaram-se as condenações judiciarias das perversões menores, anexou-se a 

irregularidade sexual à doença mental; a infância à velhice foi definida uma norma do 

desenvolvimento sexual e cuidadosamente caracterizado todos os desvios possíveis; 

organizaram-se controles pedagógicos e tratamentos médicos; em torno das mínimas 

fantasias, os moralistas é, também e, sobretudo, os médicos, trouxeram à baila todo o 

vocabulário enfático da abominação: isso não equivaleria a buscar meios de reabsorver 

um proveito de uma sexualidade centrada na genitalidade tantos prazeres sem fruto? 

Toda essa atenção loquaz com que nos alvoroçamos em torno da sexualidade, há dois 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU/SP – No. 8, junho de 2019 
 

116 

ou três séculos, não estaria ordenada em função de uma preocupação elementar: 

assegurar o povoamento, reproduzir a força de trabalho, reproduzir a forma das 

relações sociais, em suma, proporcionar uma sexualidade economicamente útil e 

politicamente conservadora? (FOCAULT, 2011, p. 43-44) 
 

Ora, a implantação das perversões múltiplas é perversa, afinal ela classifica, ordena e 

nomeia. Para tal, cria-se dispositivos. Foucault elucida o sentido de dispositivo:  
 

Por esse termo tento demarcar, em primeiro lugar, um conjunto decididamente 

heterogêneo que engloba discursos, instituições, organizações arquitetônicas, decisões 

regulamentares, leis, medidas administrativas, enunciados científicos, proposições 

filosóficas, morais e filantrópicas. Em suma, o dito e o não dito são elementos do 

dispositivo. O dispositivo é a rede que se pode estabelecer entre esses elementos. 

(FOUCAULT, 2012, p. 364)  
 

O autor, ainda, afirma que dispositivo tem uma função estratégica dominante que atende 

a uma urgência, inscrito em um jogo de poder ligado às constituições de saber que nascem dele 

e o condicionam. Nesse sentido, o autor assinala que “o poder funciona como mecanismo de 

apelação, atrai, extrai essas estranhezas pelas quais se desvela. O prazer se difunde através do 

poder cerceador e este fixa o prazer que acaba de desvelar” (FOUCAULT, 2011, p. 52), ou seja, 

no caso do dispositivo da sexualidade, o exame médico, a investigação psiquiátrica, o relatório 

pedagógico e os controles familiares podem parecer dizer não às sexualidades não produtivas, 

mas como o autor afirma, “funcionam como mecanismos de dupla incitação: prazer e poder. 

Prazer em exercer um poder que questiona, fiscaliza, espreita, espia, investiga, apalpa, revela; 

e, por outro lado, prazer que se abrasa por ter que escapar a esse poder, fugir-lhe, enganá-lo ou 

travestí-lo” (FOUCAULT, 2011, p. 52). Ao instalar as múltiplas perversões, criam-se espaços 

onde se pode ou não falar sobre sexo e de que forma isso pode acontecer, “mediante múltiplos 

dispositivos de poder, foram solicitados, instalados, isolados, intensificados, incorporados” 

(FOUCAULT, 2011, p.55). Além disso, “o crescimento das perversões não é um moralizador 

que acaso tenha obcecado os espíritos escrupulosos dos vitorianos. É produto real da 

interferência de um tipo de poder sobre os corpos e seus prazeres” (FOUCAULT, 2011, p. 55). 

 Através de uma rede de mecanismos vimos crescer o interesse pelo sexo ao inverso de 

sua repressão. Afirma o autor que no “avanço dos poderes, fixam-se sexualidades disseminadas, 

rotuladas segundo uma idade, um lugar, um gosto, um tipo de prática” (FOUCAULT, 2011, p. 

56). Essa proliferação da sexualidade a partir de dispositivos de poder gera um campo de 

intervenção, que é garantida pela sua lucratividade, ou seja, “(...) por intermédio da medicina, 

da psiquiatria, da prostituição e da pornografia, vincularam-se ao mesmo tempo a essa 

concentração analítica do prazer e a essa majoração do poder que o controla” (FOUCAULT, 

2011, p. 56). Nesse sentido, prazer e poder se entrelaçam e não se anulam, criam por meio de 

mecanismos, excitação e incitação. 

A história da sexualidade, assim como a história de nossa civilização é a história dos 

discursos. Institucionaliza, no século XIX, por exemplo, o discurso da ciência, “nesse momento 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU/SP – No. 8, junho de 2019 
 

117 

os prazeres mais singulares eram solicitados a sustentar o discurso da verdade sobre si mesmos, 

discurso que deveria articular-se não mais àquele que fala do pecado e da salvação, da morte e 

da eternidade, mas ao que fala do corpo e da vida” (FOUCAULT, 2011, p. 73). As discussões 

sobre a possibilidade de constituir uma ciência do sujeito aponta aí como uma ciência-confissão 

atrelada ao projeto do discurso científico. Essa confissão sexual na forma científica é apontada 

pelo autor:  

- “através de uma codificação clínica do ‘fazer falar’”, ou seja, a confissão de si mesmo para 

alguém legitimado a ouvir tais confissões sob procedimento aceitável cientificamente: “a 

narração de si mesmo com o desenrolar de um conjunto de sinais e de sintomas decifráveis; o 

interrogatório cerrado, a hipnose com a evocação de lembranças, as associações livre” 

(FOUCAULT, 2011, p. 74); 

- “através do postulado de uma causalidade geral e difusa: o dever de dizer tudo e o poder de 

interrogar sobre tudo encontrarão sua justificação no princípio de que o sexo é dotado de um 

poder causal inesgotável e polimorfo” (FOUCAULT, 2011, p. 75);  

- “através do princípio de uma latência intrínseca à sexualidade”, isto é, extrair a verdade sobre 

o sexo não é só difícil como é também camuflada, pois faz parte de sua natureza; 

- “através do método da interpretação”, quer dizer, aquele que escuta legitima, perdoa, condena 

ou isenta, ele produz o discurso da verdade, fazendo da sexualidade, algo a ser interpretado; 

- “através da medicalização dos efeitos da confissão: (...) o domínio do sexo não será mais 

colocado, exclusivamente, sob registro da culpa e do pecado, do excesso ou da transgressão e 

sim do regime do normal e do patológico” (FOUCAULT, 2011, p. 77). 

Talvez, neste momento, identificamos que a sexualidade, nesta obra, compõe apenas um 

tema ilustrativo para que o autor desenvolva o que já apontamos como o cerne de sua obra: a 

constituição do sujeito. Os dispositivos de poder e de saber vinculados aos dispositivos de 

verdade e de prazer, tão diferentes da repressão não são secundários ou derivados:  
 

trata-se, portanto, de levar a sério esses dispositivos e de inverter a direção da análise: 

ao invés de partir de acordo com o que supomos saber, é necessário considerar esses 

mecanismos positivos, produtores de saber, multiplicadores de discursos, indutores de 

prazer e geradores de poder. É necessário segui-los nas suas condições de surgimento 

e de funcionamento e procurar de que maneira se formam (...) os fatos de interdição 

ou de ocultação que lhes são vinculados. Em suma trata-se de definir estratégias de 

poder imanentes a essa vontade de saber. E, no caso específico da sexualidade, 

constituir a ‘economia política’ de uma vontade de saber. (FOUCAULT, p. 83) 
 

Foucault apresenta quatro conjuntos estratégicos que desenvolvem dispositivos 

específicos de saber e poder sobre o sexo: a histerização do corpo da mulher; a pedagogização 

do sexo da criança; a socialização das condutas de procriação; a psiquiatrização do prazer 

perverso. Desses conjuntos destacam-se: a mulher histérica, a criança masturbadora, o casal 

malthusiano, o adulto perverso. Tudo isso trata da produção da sexualidade.  



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU/SP – No. 8, junho de 2019 
 

118 

Não se deve concebê-la como uma espécie de dado da natureza que o poder é tentado 
a pôr em xeque, ou como um domínio obscuro que o saber tentaria, pouco a pouco, 
desvelar. A sexualidade é o nome que se pode dar a um dispositivo histórico: não à 
realidade subterrânea que se apreende com dificuldade, mas à grande rede da superfície 
em que a estimulação dos corpos, a intensificação dos prazeres, a incitação ao discurso, 
a formação dos conhecimentos, o reforço dos controles e das resistências, encadeiam-
se uns aos outros, segundo algumas grandes estratégias de saber e de poder. 
(FOUCAULT, 2011, p. 117) 
  

 Nesse sentido, o autor nos propõe outro aparato, que está ligado diretamente à 

sexualidade, o dispositivo de aliança. “O dispositivo de aliança se estrutura em torno de um 

sistema de regras que define o permitido e o proibido, o prescrito e o ilícito; o dispositivo de 

sexualidade funciona de acordo com técnicas móveis, polimorfas e conjunturais de poder” 

(FOUCAULT, 2011, p. 117). O dispositivo de aliança está diretamente relacionado com a 

economia por “desempenhar na transmissão ou na circulação das riquezas”, enquanto o 

dispositivo da sexualidade “se liga à economia através de articulações numerosas e sutis sendo 

o corpo principal – corpo que produz e consome” (FOUCAULT, 2011, p. 118). 

 Foucault sustenta os elementos das relações de poder, ou seja, a intensificação do corpo 

à sua valorização como objeto de saber, a partir da articulação entre os dispositivos de aliança 

e de sexualidade e reforça a ideia de que foi em torno dispositivo de aliança que o de sexualidade 

se instalou. Segundo Machado, Foucault complementou a genealogia da sociedade disciplinar 

no último capítulo de História da Sexualidade – a vontade de saber: 
 

(...) com o correr da pesquisa, ele [Foucault] descobriu que os dispositivos de 

sexualidade não apenas do tipo disciplinar, isto é, não atuam unicamente para formar 

e transformar o indivíduo pelo controle do tempo, do espaço, da atividade e pela 

utilização de instrumentos como a vigilância e o exame. Além de constituírem uma 

“anátomo-política do corpo humano”, centrada no corpo considerado como máquina, 

eles também se realizam por uma “biopolítica da população”, pela regulação das 

populações, por um “biopoder” que age sobre a espécie, com o objetivo de assegurar 

sua existência (MACHADO, 2012, p. 29).  
 

Culmina, portanto, no final da obra de Foucault que o discurso da sexualidade, a partir 

de Freud, não se trata de libertação, mas se funda em mecanismos/dispositivos de controle de 

vida. Foucault (2011, p. 160) afirma que “(...) o sexo tornou-se o alvo central de um poder que 

se organiza em torno da gestão da vida, mais do que da ameaça da morte.” Longe de ser 

reprimida, a sexualidade está permanentemente acendida. Pelos mecanismos de poder, nos 

tornamos sujeitos; pelo dispositivo da sexualidade, nos tornamos sujeitos.  

 

Referências 

FOUCAULT, Michel. A História da Sexualidade I: a vontade de saber. Tradução de Maria 

Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque.  São Paulo: Edições Graal, 2011. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Trad. Roberto Machado. Rio de Janeiro: Edições 

Graal, 2012. 


