V@rvitu — Revista de Ciéncia, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu
ITU/SP —N°. 8, junho de 2019

QUEM SOMOS NOS DA SOCIEDADE OCIDENTAL...
Um olhar para a construcéo do sujeito sob o tema da sexualidade

Clarice Nunes Ferreira®

FOUCAULT, Michel. A Historia da Sexualidade I: a vontade de saber. Traducdo de Maria
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. S&o Paulo: Edic¢des Graal, 2011.

Michael Foucault é um filésofo do século XX que alcangou ampla repercussao, pois
seus estudos produziram um pensamento transversal, atravessando varios campos do saber
como filosofia, ciéncia, histéria, biologia e outros.

Entre os autores, estudiosos de Foucault, fala-se de trés fases do filésofo: arqueologia,
genealogia e ética. Denomina-se de fase arqueoldgica desde a obra “Histéria da loucura”
(1961), passando por “O nascimento da clinica” e “As palavras e as coisas”, até a obra
“Arqueologia do Saber” (1969). A fase genealogica vai de “A ordem do discurso” (1971)
passando por “Vigiar e punir” até “A Historia da Sexualidade 1 — a vontade de saber” (1976).
A fase da ética e da estética fica por conta dos dois volumes que se seguem a Histéria da
Sexualidade - “o uso dos prazeres” ¢ “o cuidado de si”, ambos publicados em 1984.

O que nos interessa na obra de Foucault é o cerne de sua obra, ou seja, o sujeito, que
vimos apontar desde suas primeiras investigacdes. O sujeito que Foucault nos apresenta é
construido pelo contexto historico-social, esse sujeito é entidade historica que esta presente em
qualquer época ou lugar, que é constituido em determinada época ou lugar. Nesse sentido, a
potencialidade do pensamento de Foucault instaura novos caminhos para discutir e entender as
transformacdes sociais.

Na obra ora resenhada, Foucault ndo foge a esse preceito, ja que o filésofo a faz de
maneira magistral sob o tema da sexualidade. Segundo Veiga-Neto (2005, p. 96) “a sexualidade
interessa na medida em que ela funciona como um grande sistema de interdi¢cdes, no qual somos
levados a falar sobre nds mesmos, em termos de nossos desejos, Sucessos e insucessos, e No
qual se ddo fortes proibigcdes de fazer isso ou aquilo”. No primeiro capitulo, Foucault nos
proporciona uma viagem no tempo. Com o titulo “Nos, vitorianos”, claramente, o autor resgata
em Nietzsche a ironia, pois se trata de um tempo marcado pela rigidez dos principios moralistas.
O autor nos instiga a pensar que somos frutos da era vitoriana ao declarar que

Um répido crepusculo se teria seguido a luz meridiana, até as noites monétonas da
burguesia vitoriana. A sexualidade é, entdo, cuidadosamente encerrada. Muda-se para

® Doutora em Educacdo. Professora de Lingua Inglesa nas Fatec Itu e Fatec Jundiai.
claricenferreira@yahoo.com.br.

114



V@rvitu -

Revista de Ciéncia, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu
ITU/SP —N°. 8, junho de 2019

dentro de casa. A familia conjugal a confisca. E absorve-a, inteiramente, na seriedade
da funcdo de reproduzir. Em torno do sexo, se cala. O casal, legitimo e procriador, dita
a lei. Impde-se como modelo, faz reinar a norma, detém a verdade, guarda o direito de
falar, reservando-se o principio do segredo. No espaco social, como no coracdo de cada
moradia, um Unico lugar de sexualidade reconhecida, mas utilitario e fecundo: o quarto
dos pais. Ao que sobra sé resta encobrir-se; o decoro das atitudes esconde 0s corpos, a
decéncia das palavras limpa os discursos. E se o estéril insiste, e se mostra
demasiadamente, vira anormal: recebera este status e devera pagar as sancdes.
(FOUCAULT, 2011, p. 9)

Nesse sentido, Foucault nos provoca ao apresentar sua “hipotese repressiva”. O autor

afirma que a

Tal hipotese fic

(...) repressdo funciona, decerto, como condenacdo ao desaparecimento, mas também
como injuncdo ao siléncio, afirmacdo de inexisténcia e, consequentemente,
constatacdo de que, em tudo isso, ndo ha nada para dizer, nem para ver, nem para saber.
Assim, marcharia com sua ldgica capenga, a hipocrisia de nossas sociedades
burguesas. (FOUCAUT, 2011, p. 10)

a delineada de tal maneira que podemos notar, de fato, a desconstrucao

da repressdo, pois 0 autor argumenta que essa hipotese é uma iluséo.

Sendo assim, a

Se sexo é reprimido, isto ¢, fadado a proibicdo, a inexisténcia e a0 mutismo, o simples
fato de falar dele e de sua repressdo possui como que um ar de transgressao deliberada.
(FOUCAUT, 2011, p. 12)

repressao é posta pelo autor como discurso, que passa a ser legitimado

via regime de verdade que prolifera durante os séculos XVII e XIX.

Foucault revela

N&o digo que a interdicdo do sexo é uma ilusdo; e sim que a ilusdo esta em fazer dessa
interdicdo o elemento fundamental e constituinte a partir do qual se poderia escrever a
histéria do que foi dito do sexo a partir da Idade Moderna. Todos esses elementos
negativos — proibi¢des, recusas, censuras, negagdes — que a hipdtese repressiva agrupa
grande mecanismo central destinado a dizer ndo, sem divida, sdo somente pegas que
tém uma func&o local e tatica numa colocacdo discursiva, numa técnica de poder, numa
vontade de saber que estdo longe de se reduzirem a isso. (FOUCAUT, 2011, p. 18)

que € a partir da tentativa do processo de restricdo que o sexo foi posto

em evidéncia, de forma que poder e saber constituem uma ciéncia da sexualidade. Ao ser posta

em discurso, cria-se aparatos para implantar a normalidade, o que o autor chamou de “a

implantacdo perversa”,

pois essa colocacdo do sexo em discurso ndo estaria ordenada no sentido de afastar da
realidade as formas de sexualidade insubmissas a economia estrita da reproducéo
(dizer ndo as atividades infecundas, banir os prazeres paralelos, reduzir ou excluir as
praticas que ndo tem como finalidade a geracdo)? Através de tais discursos
multiplicaram-se as condenacGes judiciarias das perversdes menores, anexou-se a
irregularidade sexual & doenca mental; a infancia a velhice foi definida uma norma do
desenvolvimento sexual e cuidadosamente caracterizado todos os desvios possiveis;
organizaram-se controles pedagogicos e tratamentos médicos; em torno das minimas
fantasias, os moralistas é, também e, sobretudo, os médicos, trouxeram & baila todo o
vocabulario enfatico da abominacéo: isso ndo equivaleria a buscar meios de reabsorver
um proveito de uma sexualidade centrada na genitalidade tantos prazeres sem fruto?
Toda essa atencdo loquaz com que nos alvorogamos em torno da sexualidade, ha dois

115



V@rvitu — Revista de Ciéncia, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu
ITU/SP —N°. 8, junho de 2019

ou trés séculos, ndo estaria ordenada em funcdo de uma preocupacdo elementar:;
assegurar o povoamento, reproduzir a forca de trabalho, reproduzir a forma das
relacbes sociais, em suma, proporcionar uma sexualidade economicamente (til e
politicamente conservadora? (FOCAULT, 2011, p. 43-44)

Ora, a implantacdo das perversdes mdultiplas é perversa, afinal ela classifica, ordena e

nomeia. Para tal, cria-se dispositivos. Foucault elucida o sentido de dispositivo:

Por esse termo tento demarcar, em primeiro lugar, um conjunto decididamente
heterogéneo que engloba discursos, instituices, organizacdes arquitetdnicas, decisdes
regulamentares, leis, medidas administrativas, enunciados cientificos, proposicGes
filosoficas, morais e filantrépicas. Em suma, o dito e o ndo dito sdo elementos do
dispositivo. O dispositivo é a rede que se pode estabelecer entre esses elementos.
(FOUCAULT, 2012, p. 364)

O autor, ainda, afirma que dispositivo tem uma funcéo estratégica dominante que atende
a uma urgéncia, inscrito em um jogo de poder ligado as constituicdes de saber que nascem dele
e o condicionam. Nesse sentido, o autor assinala que “o poder funciona como mecanismo de
apelacdo, atrai, extrai essas estranhezas pelas quais se desvela. O prazer se difunde através do
poder cerceador e este fixa o prazer que acaba de desvelar” (FOUCAULT, 2011, p. 52), ou seja,
no caso do dispositivo da sexualidade, o exame médico, a investigacdo psiquiatrica, o relatorio
pedagdgico e os controles familiares podem parecer dizer ndo as sexualidades ndo produtivas,
mas como o autor afirma, “funcionam como mecanismos de dupla incitagdo: prazer e poder.
Prazer em exercer um poder que questiona, fiscaliza, espreita, espia, investiga, apalpa, revela;
e, por outro lado, prazer que se abrasa por ter que escapar a esse poder, fugir-lhe, engana-lo ou
travesti-lo” (FOUCAULT, 2011, p. 52). Ao instalar as multiplas perversdes, criam-Se espacgos
onde se pode ou n&o falar sobre sexo e de que forma isso pode acontecer, “mediante multiplos
dispositivos de poder, foram solicitados, instalados, isolados, intensificados, incorporados”
(FOUCAULT, 2011, p.55). Além disso, “o crescimento das perversdoes nao ¢ um moralizador
que acaso tenha obcecado os espiritos escrupulosos dos vitorianos. E produto real da
interferéncia de um tipo de poder sobre os corpos e seus prazeres” (FOUCAULT, 2011, p. 55).

Através de uma rede de mecanismos vimos crescer o interesse pelo sexo ao inverso de
suarepressao. Afirma o autor que no “avango dos poderes, fixam-se sexualidades disseminadas,
rotuladas segundo uma idade, um lugar, um gosto, um tipo de pratica” (FOUCAULT, 2011, p.
56). Essa proliferacdo da sexualidade a partir de dispositivos de poder gera um campo de
intervengao, que ¢ garantida pela sua lucratividade, ou seja, “(...) por intermédio da medicina,
da psiquiatria, da prostituicdo e da pornografia, vincularam-se a0 mesmo tempo a essa
concentracdo analitica do prazer e a essa majoracdo do poder que o controla” (FOUCAULT,
2011, p. 56). Nesse sentido, prazer e poder se entrelacam e ndo se anulam, criam por meio de
mecanismos, excitacao e incitacao.

A historia da sexualidade, assim como a histéria de nossa civilizagdo ¢ a historia dos

discursos. Institucionaliza, no século XIX, por exemplo, o discurso da ciéncia, “nesse momento

116



V@rvitu — Revista de Ciéncia, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu
ITU/SP —N°. 8, junho de 2019

0s prazeres mais singulares eram solicitados a sustentar o discurso da verdade sobre si mesmos,
discurso que deveria articular-se ndo mais aquele que fala do pecado e da salvagdo, da morte e
da eternidade, mas ao que fala do corpo e da vida” (FOUCAULT, 2011, p. 73). As discussoes
sobre a possibilidade de constituir uma ciéncia do sujeito aponta ai como uma ciéncia-confissdo
atrelada ao projeto do discurso cientifico. Essa confissao sexual na forma cientifica é apontada
pelo autor:
- “através de uma codificagdo clinica do ‘fazer falar’”, ou seja, a confissdo de si mesmo para
alguém legitimado a ouvir tais confissdes sob procedimento aceitavel cientificamente: “a
narracdo de si mesmo com o desenrolar de um conjunto de sinais e de sintomas decifraveis; o
interrogatdrio cerrado, a hipnose com a evocacdo de lembrancas, as associacdes livre”
(FOUCAULT, 2011, p. 74);
- “através do postulado de uma causalidade geral e difusa: o dever de dizer tudo e o poder de
interrogar sobre tudo encontrardo sua justificacdo no principio de que o sexo € dotado de um
poder causal inesgotavel e polimorfo” (FOUCAULT, 2011, p. 75);
- “através do principio de uma laténcia intrinseca a sexualidade”, isto ¢, extrair a verdade sobre
0 sexo nao é so dificil como é também camuflada, pois faz parte de sua natureza;
- “através do método da interpretagdo”, quer dizer, aquele que escuta legitima, perdoa, condena
ou isenta, ele produz o discurso da verdade, fazendo da sexualidade, algo a ser interpretado;
- “através da medicalizagdo dos efeitos da confissdo: (...) o dominio do sexo ndo serd mais
colocado, exclusivamente, sob registro da culpa e do pecado, do excesso ou da transgressao e
sim do regime do normal e do patologico” (FOUCAULT, 2011, p. 77).

Talvez, neste momento, identificamos que a sexualidade, nesta obra, comp@e apenas um
tema ilustrativo para que o autor desenvolva o que ja apontamos como o cerne de sua obra: a
constituicdo do sujeito. Os dispositivos de poder e de saber vinculados aos dispositivos de
verdade e de prazer, tdo diferentes da repressao ndo sdo secundarios ou derivados:

trata-se, portanto, de levar a sério esses dispositivos e de inverter a dire¢do da analise:
ao inves de partir de acordo com 0 que supomos saber, é necessario considerar esses
mecanismos positivos, produtores de saber, multiplicadores de discursos, indutores de
prazer e geradores de poder. E necessério segui-los nas suas condices de surgimento
e de funcionamento e procurar de que maneira se formam (...) os fatos de interdicdo
ou de ocultacdo que lhes sdo vinculados. Em suma trata-se de definir estratégias de
poder imanentes a essa vontade de saber. E, no caso especifico da sexualidade,
constituir a ‘economia politica’ de uma vontade de saber. (FOUCAULT, p. 83)

Foucault apresenta quatro conjuntos estratégicos que desenvolvem dispositivos
especificos de saber e poder sobre o sexo: a histerizacdo do corpo da mulher; a pedagogizacao
do sexo da crianca; a socializacdo das condutas de procriacdo; a psiquiatrizagdo do prazer

perverso. Desses conjuntos destacam-se: a mulher histérica, a crianga masturbadora, o casal
malthusiano, o adulto perverso. Tudo isso trata da producédo da sexualidade.

117



V@rvitu — Revista de Ciéncia, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu
ITU/SP —N°. 8, junho de 2019

Néo se deve concebé-la como uma espécie de dado da natureza que o poder é tentado
a por em xeque, ou como um dominio obscuro que o saber tentaria, pouco a pouco,
desvelar. A sexualidade é o nome que se pode dar a um dispositivo histérico: ndo a
realidade subterranea que se apreende com dificuldade, mas a grande rede da superficie
em que a estimulacgdo dos corpos, a intensificacdo dos prazeres, a incitacdo ao discurso,
a formacdo dos conhecimentos, o refor¢o dos controles e das resisténcias, encadeiam-
se uns aos outros, segundo algumas grandes estratégias de saber e de poder.
(FOUCAULT, 2011, p. 117)

Nesse sentido, 0 autor nos propde outro aparato, que estd ligado diretamente a
sexualidade, o dispositivo de alianga. “O dispositivo de alianga se estrutura em torno de um
sistema de regras que define o permitido e o proibido, o prescrito e o ilicito; o dispositivo de
sexualidade funciona de acordo com técnicas mdveis, polimorfas e conjunturais de poder”
(FOUCAULT, 2011, p. 117). O dispositivo de alianca esta diretamente relacionado com a
economia por “desempenhar na transmissdao ou na circulagdo das riquezas”, enquanto o
dispositivo da sexualidade “se liga a economia através de articulagdes numerosas e sutis sendo
0 corpo principal — corpo que produz e consome” (FOUCAULT, 2011, p. 118).

Foucault sustenta os elementos das relagdes de poder, ou seja, a intensificacdo do corpo
a sua valorizacdo como objeto de saber, a partir da articulacdo entre os dispositivos de alianca
e de sexualidade e reforca a ideia de que foi em torno dispositivo de alianga que o de sexualidade
se instalou. Segundo Machado, Foucault complementou a genealogia da sociedade disciplinar

no Gltimo capitulo de Histdria da Sexualidade — a vontade de saber:

(...) com o correr da pesquisa, ele [Foucault] descobriu que os dispositivos de
sexualidade ndo apenas do tipo disciplinar, isto é, ndo atuam unicamente para formar
e transformar o individuo pelo controle do tempo, do espaco, da atividade e pela
utilizacdo de instrumentos como a vigilancia e o exame. Além de constituirem uma
“anatomo-politica do corpo humano”, centrada no corpo considerado como maquina,
eles também se realizam por uma “biopolitica da populacdo”, pela regulagdo das
populagdes, por um “biopoder” que age sobre a espécie, com o objetivo de assegurar
sua existéncia (MACHADO, 2012, p. 29).

Culmina, portanto, no final da obra de Foucault que o discurso da sexualidade, a partir
de Freud, ndo se trata de libertacdo, mas se funda em mecanismos/dispositivos de controle de
vida. Foucault (2011, p. 160) afirma que “(...) o sexo tornou-se 0 alvo central de um poder que
se organiza em torno da gestdo da vida, mais do que da ameaca da morte.” Longe de ser
reprimida, a sexualidade estd permanentemente acendida. Pelos mecanismos de poder, nos

tornamos sujeitos; pelo dispositivo da sexualidade, nos tornamos sujeitos.

Referéncias

FOUCAULT, Michel. A Historia da Sexualidade I: a vontade de saber. Traducdo de Maria
Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. S&o Paulo: Edic¢des Graal, 2011.

FOUCAULT, Michel. Microfisica do poder. Trad. Roberto Machado. Rio de Janeiro: Edi¢des
Graal, 2012.

118



