
V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

144 

 

O cinema na escola e a questão do empobrecimento da experiência 

 

Daniel Marcolino Claudino de Sousa1 

 

Resumo.  Este artigo tem por objetivo examinar a questão benjaminiana do empobrecimento 
da experiência a partir do uso que se faz do cinema na escola. Para tanto, utiliza-se, dentre 
outras, de passagens do projeto da Secretaria de Educação do Estado de São Paulo - SEE-SP - 
O cinema vai à escola, que atribui e especifica o lugar do cinema no universo escolar. O 
discurso pedagógico hegemônico expresso no referido projeto, a despeito da discussão sobre o 
destronamento  do  sujeito metafísico (perda da perspectiva histórica unitária), fortalece-o e, 
por  meio  da  ênfase na imagem como ilustração, promove um modo de aprendizagem que 
toma o “conteúdo” da obra como central, moralizando-a e compreendendo a reprodução 
mimética como função educativa primeira. Nessa configuração, a noção de sujeito é 
fundamental para o tipo de cinema com o qual se pretende trabalhar na escola. De um lado, 
tem-se o cinema narrativo, que, de acordo com o projeto, “facilita” a aprendizagem dos 
conteúdos das disciplinas, na medida em que oferece a visualização desses conteúdos, 
reforçando ideias preconcebidas nas aulas. Por outro, o cinema como “arte” é pouco 
“prestativo” ao formato “comunicação”; trata-se de um cinema que gagueja, que é lacunar e 
que considera o espectador vértice fundamental na produção de sentido da obra. São duas 
dimensões da arte sobre as quais não seria demais exigir que a escola dedicasse atenção 
especial.  

 
Palavras-chave: Experiência; Cinema; Escola; Adorno; Benjamin. 

 
Resumen. El cine en la escuela y la cuestión del empobrecimiento de la experiencia. Este 
artículo tiene como objetivo examinar la cuestión de Benjamin empobrecimiento de la 
experiencia en el uso que se hace de la escuela de cine. Por lo tanto, se utiliza, entre otras, de 
passajes  de proyectos de la Secretaría de Educación del Estado de São Paulo - SEE-SP – El 
cine va a la escuela,  que  assigna  y especifica el lugar del cine en el universo escolar. El 
discurso  pedagógico  hegemónico  de lo qual este proyecto es expression, a pesar de la 
discusión del destronamiento del sujeto metafísico (pérdida de la perspectiva histórica única), 
lo fortalece, y haciendo hincapié en la imagen como la ilustración, promueve un modo de 
aprendizaje  que tiene en el "contenido" de la obra como central, moralizandola y que 
comprende la reproducción mimética como la primera función educativa. En esta 
configuración, la noción de sujeto es fundamental para el tipo de película con la que se desea 
trabajar en la escuela. Por un lado, está el cine narrativo, que, de acuerdo con el proyecto, 
"facilita" el aprendizaje del contenido de las materias, ya que ofrece la visualización de dicho 
contenido, lo que refuerza las ideas preconcebidas en clase. Por otro lado, el “cine del arte” es 
poco “prestativo” a  el formato "comunicación"; esta es um tipo de película que tartamudea, 
que es incompleta y que considera el espectador vértice fundamental en la producción del 
sentido de la obra. Ellas son dos dimensiones del arte en las que no sería demasiado exigir que 
la escuela dedique una atención especial. 

 
Palabras clave: Experiencia; Cine; Escuela; Adorno; Benjamin. 

                                    
1 Doutorado pela Faculdade de Educação da USP, na área de Educação e Linguagem, com apoio da FAPESP. 

Mestre em Filosofia pela USP e graduado em Filosofia pela UFMA, marcolinodaniel72@gmail.com. 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

145 

 

1 Introdução 

Que sujeitos estão em cena ou que modos de subjetivação são mobilizados quando se 

fala de cinema na escola? Que posição os alunos assumem como audiência para quem pensa a 

seleção de filmes a serem exibidos nessa instituição? Qual o papel do cinema na escola? Neste 

artigo, buscaremos responder a essas perguntas, procurando analisar como a chamada arte 

mimética2 em que, em princípio, constitui-se o cinema3, altera ou reforça a relação do 

espectador imerso em um ambiente escolar com a chamada realidade que o circunda, e que 

lugar nesse universo é reservado ao cinema. Para tanto, procuraremos situarmo-nos no terreno 

pedagógico, isto é, buscando considerar a singularidade desse ambiente e não exigir que a ele 

seja imposto o cinema tal como uma arte “original”, desconsiderando as transformações 

possíveis de sua transferência para a escola. Contudo, não podemos deixar de perguntar se, na 

escola, por exemplo, ele se constitui como lugar de produção de pensamento. A base de nossas 

especulações será o projeto O cinema vai à escola da SEE-SP. A partir desse projeto, 

analisaremos em que medida a utilização de filmes no ambiente escolar reforça estereótipos e 

preconceitos veiculados pelas mídias e se tais práticas gozam de certa consciência pedagógica 

ou se dão por omissão diretiva ou ainda por limitações teóricas de formação dos educadores 

sobre o tema. Num caso e noutro, acaba-se por reforçar o empobrecimento da experiência. 

Foi nesse sentido de empobrecimento da experiência que, para Adorno, “Kracauer 

decifrou o cinema ele mesmo como ideologia”4 (ADORNO, 2009, p. 12), como instrumento 

desse processo de alienação, no sentido marxista do termo. Também nesse sentido, “a atuação 

da ideologia na escola não se daria tanto na transmissão de conteúdos ideológicos, mas sim 

através do próprio instrumento de transmissão (de quaisquer conteúdos), ou seja, da linguagem” 

(FREITAG, 1980, pp. 09-10). Assim, já de saída, a partir das duas citações, pensamos flagrar 

o cinema como um suporte não isento de propósitos, isto é, propósitos que não se restringem 

ao suposto uso pedagógico em sala de aula. 

 

2 A entrada do cinema no cenário escolar 

A entrada do cinema no cenário escolar se dá, assim, envolto a uma nuvem ideológica 

independentemente do filme. Essa nuvem carrega o filme de uma áurea que “fala” dele antes 

                                    
2 Secretaria de Educação do Estado de São Paulo – SEE-SP. 
3 Arte  mimética  reforçada  pela  impossibilidade  de  distinção  de  campo  e  extra-campo.  Visto  que  o 

enquadramento  é  geralmente  móvel e o som do filme produzido por várias fontes, torna-se impraticável a 

distinção entre um e outro. 
4 Preciosa a observação de Terry Eagleton sobre o desaparecimento do termo ideologia dos artigos e textos 

acadêmicos em geral, exatamente numa época em que se nota a organização de grupos em torno de questões 

polêmicas, como a declaração de guerra a países, a reunião do eixo do mal etc. (Cf. EAGLETON, 1997). 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

146 

 

de ele se fazer falar, isto é, o filme cumpre aí uma função que lhe antecede. Diferentemente da 

literatura, com suas obras consideradas clássicas, sendo estas indispensáveis no currículo, o 

cinema é convocado ao cenário escolar a depender da demanda das disciplinas para fazer eco 

aos seus conteúdos. É dessa forma que um filme confirma materialmente o que já se esperava 

dele.  É  dessa forma que o filme procurará preencher uma suposta falta da escola. O filme, 

como um coringa, serve ao propósito do ínterim, do enquanto isso, não sendo um fim em si 

mesmo5.  Ele  não  responde  por  si  próprio;  encontra-se  num  lugar  como  algo  que  se 

envergonha de ali estar. 

Em geral, as escolas não reivindicam a entrada do cinema no currículo senão de modo 

complementar, apresentando-o com frequência como suporte emergencial na falta de 

professores ou de atividades não programadas. Quando ocorre de seu uso ser programado (e 

justificado formalmente), em geral, ele se dar à ilustração de conteúdos de disciplinas ou, 

sintomaticamente, como momento de atividade “mais leve”, para gerar prazer, deleite. Outra 

dimensão do uso do cinema procura atender à necessidade de a escola cumprir sua tarefa de 

tornar alunos críticos. O filme auxiliaria as disciplinas curriculares nesse processo. Assim, 

parece  se  tratar  de  uma evidente contradição o fato de o cinema (e o audiovisual) ter se 

tornado central na cultura contemporânea - a considerar os fartos investimentos do cinema 

estrangeiro, sobretudo dos EUA, em divulgação de seus filmes no mercado nacional -, e que 

haja diversos e primários desajustes nos modos de sua inserção no universo escolar. 

A despeito da importância da imagem na sociedade contemporânea, é curioso que o 

discurso pedagógico do projeto de cinema da SEE-SP normatiza a entrada do cinema na escola 

por via da palavra. Há, pois, todo um arsenal discursivo-letrado em que encontramos 

justificativas para a presença do cinema na escola. Para tanto, consideraremos o modo de a 

psicanálise  entender  a  palavra  como  acontecimento.  "Un  decir  es  del  orden  del 

acontecimiento" (ALEMÁN, 2013, p. 166)6. Ou ainda como acrescenta Hans Belting, um 

acontecimento  com sentido (BELTING, 2006). Tomando como acertadas as falas de Alemán 

e Belting, teremos que admitir que as palavras demarcam posições de sujeito se pensarmos no 

papel  dos agentes para a implementação e acomodação do cinema na escola. Desse modo, 

pode-se perguntar de que ordem é esse dizer sobre o cinema na escola. 

                                    
5 Fim em si mesmo apenas em alguma medida, pois segundo Todorov, na educação formal a literatura também 

não se constituiria como fim em si mesma já que, em vez do sentido da obra, procura-se nela os elementos que 

justificariam sua apreensão. Ele está se referindo ao estudo da metáfora, elipse etc. Contudo, o caso do cinema é 

peculiar já que, na escola, ele não se justifica nem como disciplina. 
6 “Um dizer é da ordem do acontecimento”, tradução nossa. 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

147 

 

3 A verdade e a palavra 

A verdade, sabe-se, é central na psicanálise, que aparece por meio da palavra; não a 

palavra em si, tomada como mônada. Ela aparece na palavra, escapa nela, por ela, aparece, 

acontece,  por  assim dizer. A palavra é aí determinado suporte que pode indiciar a verdade. 

Não se trata, contudo, da verdade como substância; ela é, ao contrário, relacional. A verdade 

não  se  dá  previamente ou na mente do sujeito como preconizava Descartes, isolada do 

universo cognoscente que a produziria. A verdade, que é capenga, clivada, momentânea, uma 

vez que é sempre atualizada no discurso, aparece na palavra, que é a forma de o sujeito tomar 

a palavra. Todavia, diferente do que talvez se gostaria, a verdade não aparece como expressão 

manifesta,  assim  como o argumento científico no qual se constitui como o desenvolvimento 

de uma ideia e de sua comprovação a partir de uma dada configuração causal. A verdade para 

a psicanálise brota do discurso como esguicho, espirro de água na tentativa inútil de remendar 

a mangueira gasta. Enrola-se pano, mas a água inelutavelmente esguicha. 

Considerando essa questão da verdade relacionada à palavra, cabe-nos perguntar que 

termos são utilizados pelos documentos oficiais para designar os filmes (recurso pedagógico?) 

e os espectadores e tentar perceber que verdades sobre o papel do cinema daí se depreendem. 

Como  são  nomeados  aqueles  que interagirão com a obra na escola? Permanece o termo 

alunos ou eles são renomeados de espectadores, público? Tal nomeação se dando no singular 

(espectador) ou no coletivo (público) representa nuanças diferentes, significativas? No projeto 

O  cinema  vai à escola percebe-se o uso do termo “alunos” e não de “espectador” ou mesmo 

de “aluno-espectador”, o que parece denotar não o cruzamento das dimensões educação e 

cinema. 

Uma das primeiras referências feitas ao cinema no projeto da SEE-SP que destacamos 

é a seguinte: “Com esse acervo, pretende-se facilitar o acesso dos alunos a produções 

cinematográficas que contribuam para a formação crítico-reflexiva do jovem e do adulto”7. 

“Acervo” e “produções” são as primeiras noções atribuídas ao cinema com o fim de 

proporcionar “formação crítico-reflexiva”. Lemos adiante que se trata de: “oportunidades de 

conhecer e aprender por meio de uma das principais linguagens da atualidade: a linguagem 

cinematográfica.  Seu uso, como prática educativa, facilita significativamente o diálogo entre 

os conteúdos curriculares e os conhecimentos mais gerais”. 

                                    
7 http://culturacurriculo.fde.sp.gov.br/Cinema/Cinema.aspx?menu=13&projeto=3. Acesso em 10/05/2016. 

http://culturacurriculo.fde.sp.gov.br/Cinema/Cinema.aspx?menu=13&projeto=3


V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

148 

 

A  noção  de  sujeito  aí  em  questão  é  para  nós  fundamental  para  pensar  o 

empobrecimento da experiência na entrada do cinema na escola. Quando falamos em 

“experiência” ela está aqui no horizonte daquilo que Heidegger (1987) anuncia como algo que 

acontece, que se apodera de nós, que nos faz tombar e nos transforma. Significa que nesse 

acontecimento, nós “aceitamos” ou nos “submetemos” ao acontecimento. Indica ainda a 

concepção  de experiência para Freud, que é constituída pela memória: “(...) nossa percepção 

da ‘realidade’ depende do maior ou menor acesso da consciência às marcas mnêmicas das 

impressões anteriores.” (KEHL, 2009, p. 144). Maria Rita Kehl toma essa ideia de memória e 

a  aproxima  da  de  Bergson  nesse  mesmo  sentido  das  condições  de  configuração  da 

experiência:  “Bergson  resume  essa  predisposição  determinada  pela  memória  dizendo  que 

nossa vida psicológica passada, de forma condensada, tem mais presença em nós do que o 

mundo externo” (KEHL, 2009, pp. 144-145). O trabalho com o cinema na escola, parece-nos, 

não  poderia  prescindir  dessa  concepção  de  memória,  sob  o  risco  de  negligenciar  o 

fundamental. 

Sem  essas  referências sobre experiência a escola pode tornar-se refém de atividades 

que produzem pouco sentido, ainda que, paradoxalmente, a busca de sentido seja o paroxismo 

em que se lançam as justificativas pedagógicas. Não deixa de ser extraordinário se Bergson 

estiver correto, pois ele secundariza as ações circunstanciais que envolvem o sujeito, fazendo-

o caudatário de sua própria “vida passada” e obrigando-o, se se quer uma vida mais autêntica 

ou  próxima  do  que  poderíamos  chamar  de  autônoma,  buscar  acessar  o  inconsciente, 

atualizando  a  memória  no  presente.  Ainda  com  Bergson:  “Ela  [a  memória]  prolonga  o 

passado no presente, porque nossa ação irá dispor do futuro na medida exata em que nossa 

percepção, aumentada pela memória, tiver condensado o passado” (BERGSON apud KEHL, 

2009, p. 145). Ora, estender as memórias ao presente, para Bergson, implica a concepção de 

utilidade  psíquica  do  passado  para  cada  sujeito  que  o  viveu de um modo singular. Diz ele: 

“Mas como o passado, que, por hipótese, cessou de ser, poderia por si mesmo conservar-se? 

Não existe aí uma contradição verdadeira? - Respondemos que a questão é precisamente saber 

se o passado deixou de existir, ou se ele simplesmente deixou de ser útil” (BERGSON, 1999, 

p. 175). Bergson tomará a segunda opção como resposta: o passado deixou de ser útil.  

Voltando à questão da experiência no sentido a que estamos nos referindo a partir de 

Heidegger e Bergson, vale ressaltar que ela não só é evitada, mas expulsa pela escola quando 

pedagogiza a entrada do cinema, isto é, quando promove reiteradamente a conversão da 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

149 

 

linguagem  fílmica  em  procedimentos  pedagógicos,  cuja  base  de  seu  intento  maior  é o de 

servir  à  cognição.  Comprovação  desse  intento  é  a  prioridade  que  se  dá  nas  escolas  às 

avaliações externas. Com o cinema se passa o mesmo, na medida em que serve de auxiliar às 

disciplinas. Esse modo de tomar o cinema como objeto de estudo e auxiliar ou ilustrativo das 

disciplinas se passa também com a literatura, como atesta Todorov na seguinte passagem: 

 

O conhecimento da literatura não é um fim em si, mas uma das vias régias que 

conduzem  à  realização  pessoal  de  cada  um.  O  caminho  tomado  atualmente  pelo 

ensino literário, que dá as costas a esse horizonte (‘nesta semana estudamos 

metonímia,  semana  que  vem  passaremos  à  personificação’),  arrisca-se  a  nos 

conduzir a um impasse – sem falar que dificilmente poderá ter como consequência o 

amor pela literatura (TODOROV, 2009, p. 33). 
 

Ou ainda quando diz: 
 

O ensino médio, que não se dirige aos especialistas em literatura, mas a todos, não 

pode  ter  o  mesmo  alvo;  o  que  se  destina  a  todos  é  a  literatura,  não  os  estudos 

literários; é preciso então ensinar aquela e não estes últimos. O professor do ensino 

médio fica encarregado de uma das mais árduas tarefas: interiorizar o que aprendeu 

na universidade, mas, em vez de ensiná-lo, fazer com que esses conceitos e técnicas 

se transformem numa ferramenta invisível. Isso não seria pedir a esse professor um 

esforço excessivo, do qual apenas os mestres serão capazes? Não nos espantemos 

depois se ele não conseguir realizá-lo a contento (TODOROV, 2009, p. 41). 
 

A  literatura  é  utilizada  na  escola  de  maneira  formal,  isto  é,  voltando-se  para  os 

aspectos de sua estrutura tais como elipse, metáfora etc., assentando-se exatamente aí a crítica 

de  Todorov.  O  cinema,  por  sua  vez,  segue  a  mesma  estrutura  de  estudo,  salvo  uma 

desvantagem se comparado à literatura. Ele entra na escola pelas portas dos fundos, por assim 

dizer, pedindo licença tal seu acabrunhamento, como se reduzisse à técnica; técnica esta de 

produção de imagens. No reino da palavra em que predominantemente constitui a base de 

estudos da escola, a imagem do cinema é mancha, borrão, que encontra na abstração de signos 

pretos das palavras impressas a supremacia. A imagem, como a personagem Baleia em Vidas 

Secas, de Graciliano Ramos (2013), espera pelas sobras do banquete. 

A partir das observações de Todorov, podemos crer que a entrada do cinema na grade 

curricular também asseguraria a mesma formatação para essa arte, isto é, o estudo de unidades 

da  obra  fílmica, como metáfora, elipse, plano, contra-plano, a perder de vista o sentido da 

obra, ou nos termos de Todorov, o amor pelo cinema. Ao que parece, o cenário aponta para o 

reforço  dessa  consequência. Nesse caso, não seria já um ganho ter o cinema na grade 

curricular? Para Todorov, troca-se o amor pela literatura por sua radiografia, uma espécie de 

mapeamento cujo objetivo seria o de visualizar determinados pontos geográficos sem, no 

entanto, visitá-los. Considerando tais termos da questão da arte na escola, parece pouco 

provável que a entrada do cinema na grade curricular proporcionasse o cumprimento dos 

objetivos de “formação do pensamento crítico” (LDB, 1996, Sessão IV, Art. 35, Inciso III), 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

150 

 

quanto aos novos modos de ver operados por essa linguagem. Contudo, tal inclusão na grade 

instituiria  um lugar formal de reflexão sobre a arte? Uma vez na grade curricular, pois, pode-

se  começar a pensar na passagem de uma vacuidade ao lugar de problematização estético-

crítica da arte na escola? Pensamos se dessa forma estaria contemplado aquilo que figura no 

horizonte da Câmara de Educação Básica – CEB – No. 3, quando promulga em sua Resolução 

de junho de 1998, Artigos 3º, alínea I: “A Estética da Sensibilidade [...] deverá substituir a da 

repetição e padronização, estimulando a criatividade, o espírito inventivo, a curiosidade pelo 

inusitado [...],  bem como facilitar a constituição de identidades capazes [...] de conviver com 

o  incerto  e  o  imprevisível”; e Artigo 8º, alínea I, quando diz que a interdisciplinaridade 

“partirá do princípio de que todo conhecimento mantém um diálogo permanente com outros 

conhecimentos”. Perguntamo-nos se esses objetivos são exequíveis a partir do cinema, mas a 

pergunta é, sobretudo, se esses objetivos são da ordem do desejo na escola. É pouco 

questionável  que  parece ser próprio da vocação do cinema possibilitar tal diálogo, uma vez 

que se trata de linguagem audiovisual, que, como se sabe, mobiliza palavra e imagem 

articuladas  entre  si e em movimento. Contudo, no formato atual sugerido pelo projeto O 

cinema vai à escola da SEE-SP, vale chamar atenção para o quão tal diálogo é incerto e 

impreciso  na medida em que, mobilizando várias disciplinas (na verdade, ele atua como 

auxiliar das disciplinas), o cinema deixa de tematizar a si próprio, isto é, como arte. Pelo uso 

que se tem feito nas escolas, ao menos no geral, espera-se que ele seja pano de fundo sobre o 

qual as disciplinas escolares seriam iluminadas, tematizadas, em que seus temas adquiririam 

certa visibilidade. A perspectiva dessa combinação é a da comunicação, da justaposição de 

ideias  e não da problematização dos vários elementos que estariam em jogo. O cinema aí é 

pano de fundo cuja projeção principal é mais uma vez o chamado “conteúdo” intelectual, as 

ideias concretizadas em palavras, o encaminhamento dado à história pelo enredo. O não 

racionalizável da imagem do cinema, por sua vez, é pouco abordado. 

Esse  não-racionalizável  característico do cinema desaparece mais ainda se o filme a 

ser exibido é descritivo - figurativo ou narrativo8 -, que com frequência contribui para a 

infantilização  de  estudantes  e  professores.  É o que pensa Deleuze, quando diz que “as 

crianças  [e  jovens] sofrem uma infantilização que não é delas” (DELEUZE apud 

FOUCAULT, 1988, p. 73), na medida em que lhes oferecem o doce antes da produção ou 

manifestação do desejo. 

                                    
8 Narrativo  aqui  no  sentido de que o filme se detém em “contar” uma história em detrimento de “mostrá-la”, 

com forte apelo para a voz over, por exemplo. Contudo, convém destacar que é praticamente impossível, a rigor, 

um  filme  não ser em alguma medida narrativo, pois para tanto “seria preciso que ele fosse não representativo, 

isto é, que não se possa perceber relações de tempo, de sucessão, de causa ou de consequência entre os planos ou 

os elementos.” (AUMONT, 2011, p. 93). Narrar parece estar na contracorrente de sua impossibilidade a partir de 

Benjamin para quem a narração tem a ver principalmente com a transmissão oral. 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

151 

 

É,  nesse  sentido,  que compondo ou não a grade curricular, a prática escolar tem se 

dado  no  sentido  de  cumprir  com  o  cinema  uma  equação  de  comunicação  com  o  tema 

abordado a partir dos filmes, isto é, pensa-se em comunicar ideias por meio dos filmes. Essa 

comunicação  visa,  sintomática  e  ingenuamente,  com  a  ilusão  da  eliminação  de  ruídos, 

restaurar a unidade perdida, quando da perda da perspectiva histórica única (FAVARETTO, 

1993)  e  expulsar a gagueira da linguagem, como diz Deleuze (2004, p. 52): “ser gago da 

própria linguagem”. 

 

4 Cinema e empobrecimento da experiência na escola 

Em A Obra de Arte na Época de sua Reprodutibilidade Técnica (1996a), para Walter 

Benjamin, o cinema é arte, mas também produção industrial. Arte industrial. Estaria aí, na 

dimensão industrial do cinema, motivo maior que justificaria a secundarização do cinema na 

escola e a falta de tratamento epistemológico adequado ao cinema? Se Benjamin o situa como 

indústria, ao mesmo tempo, aponta essa arte como a arte dos novos tempos9. O cinema 

representa o auge do abalo sofrido pela tradição (BENJAMIN, 1996a, p. 169), mas, é também 

o reverso da crise, na medida em que representa a “renovação da humanidade.” (BENJAMIN, 

1996a, p. 169). Como um antídoto que é feito do próprio veneno, a técnica, responsável pela 

perda ou empobrecimento da experiência, por meio do cinema pode incrementar a visão 

humana e também a experiência10. 

O cinema é também, nesse sentido, uma mercadoria, um produto acabado, com valor de 

troca.  Ele  é  pensado  e  viabilizado,  capitalizado,  exatamente  por  sua  capacidade  de  ser 

vendido em larga escala, pois seu “pecado original” (BAZIN, 1991) é ser industrial e o 

espectador,  por  consequência,  seu p roprietário.  O  filme,  sobretudo  o  comercial,  nasce 

devendo essa marca filial ao espectador, que o rejeita nervosamente se o rebento lhe é 

apresentado  com  semblante  não  familiar, estranho, cujo DNA não se confirme pela 

identidade.  O  cinema  comercial é, pois, comprometido com o mercado; por isso, teme 

                                    
9 No Brasil, no início do século XX, mas precisamente com o lançamento da revista Klaxon, tem-se por parte da 

redação  da  revista a defesa do cinema como a arte “da nossa época”: “A cinematographia é a criação artística 

mais representativa da nossa época. É preciso observar-lhe a lição.” (In: Klaxon, no. 1, 15/05/1922, p. 02,   apud  

XAVIER, 1978, p. 143). 
10 Benjamin  está aqui se referindo ao alcance do olho mecânico em que se constitui a câmera e as possibilidades 

a partir dela da manipulação da imagem, como a câmera lenta, zoom, travelling etc. ou a montagem própria do 

cinema. Nesse sentido, em Signos, Merleau-Ponty diz em relação a um experimento de filmagem do pintor 

Matisse,  enquanto  este  pintava  um quadro: “O mesmo pincel que a olho nu saltava de ato em ato, parecia 

meditar, num tempo dilatado e solene, numa iminência de princípio do mundo, tentar dez movimentos possíveis, 

dançar  em  frente  à  tela, roçá-la várias vezes e lançar-se enfim, como relâmpago, sobre o único traçado 

necessário.” (apud CARMO, 2000, p. 59). 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

152 

 

provocar  a castração do espectador, que implicaria convocá-lo, perguntar pelo seu desejo, o 

que poderia ter consequências desastrosas para uma relação que se alimenta exatamente da 

ausência do desejo do espectador. O mercado é aí, como diz Maria Rita Kehl (2002), o mestre 

na posição de gozar. As imagens parecem prenhas de si próprias, engendradas numa ditadura 

de autoreferencialidade, que as impede de ensaiarem outros parentescos (outras moralidades). 

Assim,  parece  repetir  o  mesmo  de  que  fala  Freud,  o  sintoma  da  doença  que  faz  o sujeito 

patinar sobre um ponto infinitamente. Não se trata, pois, da repetição a que se refere Deleuze, 

quando se refere à “verdadeira repetição”, daquilo que não pode ser excluído, mudado, porque 

é o singular, não pode ser trocado nem a ele nada acrescentado. Para Deleuze, a “verdadeira 

repetição” não supõe o Mesmo ou o Semelhante; ela produz o singular (DELEUZE, 2007, pp. 

296-297). 

Quanto à educação a partir do cinema, parece-nos que ela teria de promover um 

movimento anti-narcísico, anti-cartesiano, contrário à apropriação privada dessa arte, 

contribuindo para a produção do singular. É seu papel tirar o sujeito de sua condição 

absolutamente  narcísica  e  convocá-lo  a  situar-se  na tensão constante entre o privado e o 

público. Assim, como proporcionar o acontecimento da experiência se a escola submete a 

recepção estética com direcionamentos que buscam forjar o olhar do espectador a fim de que 

ele atenda a expectativas de um roteiro majoritariamente cientificizante?11 

Para além do uso de uma intenção didática, segundo Geneviève Jacquinot, deve-se 

lançar o leitor num trabalho de escritura do filme (JACQUINOT, 1977, p. 17). Ao contrário, 

considerando  a falta de proximidade do professor do ensino básico com o cinema, ao exibir 

um filme geralmente falta a ele o cuidado de não esperar que a produção de efeito no aluno-

espectador não seja a mesma produzida nele quando viu o mesmo filme no cinema, 

prejudicando  a  produção  de  seu  plano  de  aula.  No  cinema  o  espectador  está  isento  de 

estímulos  concorrentes.  Além  disso,  supõe-se  que  o  espectador escolheu o filme que ora 

vê.  Os  alunos,  ao contrário,  não  escolheram  estar  ali,  ponto  fundamental  para  que não se 

espere que fiquem particularmente encantados e o entusiasmo do professor seja arrefecido e 

                                    
11 “Com sentido cientificizante, entendemos a tendência dos discursos que circulam no contexto escolar a 

converterem as disciplinas na escola em divulgadoras de pesquisas das várias ciências. Tal processo se dá mais 

fortemente a partir da Escola Nova, sendo o professor de cada disciplina responsável por apresentar aos alunos 

durante o ano letivo os resultados compilados por livros consagrados e oficializados, valendo aí as definições de 

Geografia, História, e assim por diante, que esses livros trazem (já as atividades com os filmes usufruem de uma 

espécie  de  isenção de responsabilização dos professores quanto aos resultados “pedagógicos” junto aos 

estudantes, como se a responsabilidade fosse, na verdade, da SSE-SP, por esta ter selecionado os filmes, 

entendendo  que  os filmes seriam unidades de sentido pronto, independentes de outras disciplinas cujo sentido 

não se apreende senão por determinado esforço de cada professor e que é expresso nos planos de aula). Dessa 

forma, mesmo a disciplina “Arte” é apresentada em termos lógico-racionais, e frequentemente voltada para 

trabalhos manuais para feitura de objetos artesanais, divididos em etapas.” (apud SOUSA, 2017). 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

153 

 

frustrado, imobilizando-o quanto às estratégias de discussões e encaminhamentos da aula com 

fins de produzir uma “escritura do filme”. Por fim, vale acrescentar que as condições técnicas 

de projeção do filme em sala de aula são em muito inferiores às das salas de cinema. 

Assim,  o  fim  pedagógico  quanto ao uso de filmes em escolas é munido de uma 

intenção de sentido já previamente estabelecido, cujo efeito pode ser desastroso. Intenção de 

produção de efeito direto sem o esforço de mediação do professor, que conta com a 

sensibilidade prévia do aluno. O resultado dessa atividade com o cinema é o reforço do 

empobrecimento da experiência, na medida em que o uso didático que se faz dele procura 

verticalizar  mensagens  de  teor  moral  ou  para  reforçar  a  disciplina  que  o  professor  ora 

ministra. 

Desse modo, o empobrecimento da experiência é flagrado tanto na escolha dos filmes, 

uma vez que se trata de filmes narrativos (além disso, nem os professores nem os alunos são 

envolvidos no processo de escolha dos filmes), quanto em sua pueril utilização para fins 

didáticos. Certamente tem-se razão quando se reconhece a pouca adesão dos alunos (e mesmo 

dos professores) a filmes que fujam ao mean stream. Contudo, a exibição de um filme ou de 

trechos dele não deve intentar o sucesso entre os alunos, confirmando suas expectativas de 

consumidor de imagens às quais está acostumado no mundo privado, mas propor a entrada 

numa experiência estética. Esse processo de empobrecimento da experiência, pois, tem a ver 

com o generalizado televisionamento do cinema, isto é, como o cinema ele próprio torna-se 

“TV”, como sua imagem se apequena no ambiente familiar. Adorno entende que a “sociedade 

burguesa encontra-se subordinada de um modo universal à lei de troca” (ADORNO, 2006, pp. 

32-33);  processo  este  engendrado  pela  produção  em  série  que  representa  uma  “imagem 

terrível  de  uma sociedade sem memória” (ADORNO, 2006, p. 32). Com muitas imagens e 

sem memória, vale ressaltar. Nesse sentido, não apenas o professor, mas a escola tem aí como 

papel  estabelecer  formas  de  mediação. Contudo, assalta-nos atenção que uma instituição 

como  a  escola, em níveis profundos, seja especular desse quadro a que se refere Benjamin 

para quem, essa pobreza de experiência é a nova barbárie (BENJAMIN, 1996, p. 115). 

Tal como os soldados de Benjamin, que voltavam silenciosos da guerra e sem 

experiência comunicável, o professor parece não conseguir imprimir no discurso - que é por 

força de ofício levado a proferir diariamente -, a própria experiência para outrem nem para si 

mesmo. Sofre da falta de marcas simbólicas (LAJONQUIÈRE, 2010) e se sente obrigado a 

assumir um discurso que lhe é exterior (e que ele o interioriza). O aluno, por sua vez, sofre 

hesitação em razão da posição errante do professor. O aluno sente-o bambo, desencontrado, 

ventríloquo  de  uma voz que não é a dele, de modo que compreendemos quando um garoto, 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

154 

 

em  Aniki  Bóbó,  filme  de  Manuel  de  Oliveira  (1942),  diz  que  se  fosse  muito  rico,  até 

compraria a escola, mas apenas para, em seguida, fechá-la. 

Em consonância a esse quadro apontado por Adorno e Benjamin, flagra-se o uso 

convencional  de  filmes que responde ao propósito de expulsão da experiência estética pelo 

uso do filme como ilustração. Essa sedução à facilidade de apreensão e transformação de tudo 

em  conhecimento,  inclusive por meio do cinema, Andrei Tarkovski (1981) lembra como é 

fácil rodar uma cena requintada, “de efeito”, que impressiona os olhos ávidos. Mas basta que 

se volte para esse modelo de produção e o cineasta estará perdido. Para ele, assim como a 

literatura,  a  música  e  a pintura, é preciso que o cinema apresente os problemas mais 

complexos do mundo moderno. 

Tarkovski  está  ciente  do  perigo  do  apagamento  da  complexidade  da  obra  em 

conversão simples de imagens limpas e requintadas, forjadas para comunicarem idéias, 

“mensagens”. Por seu turno, Piaget destaca o equívoco dos pedagogos de reduzir os objetos 

concretos  a  um  processo  figurativo (PIAGET, 1970, p. 72). Tal como aponta Piaget, as 

escolas  elegem  os  filmes  figurativos (ou narrativos) para servirem de ilustração das 

disciplinas ou para acentuar fins “educativos”. Nesse sentido, a escolha desses filmes nas 

escolas parece se dar pelo tema que eles abordam e como os abordam, a fim de que o filme 

reproduza a temática como meras “representações imagéticas falantes” (PIAGET apud 

LEANDRO, 2001, p. 31). 

Numa via contrária à simplificação dos “problemas mais complexos do mundo 

moderno”, caberia à escola incorporar também esse cinema não narrativo tradicionalmente 

excluído de seu meio. A questão não é apenas problematizar temas a partir dos filmes - ainda 

que  tal  procedimento  seja  estratégico -, mas o que está em questão é situar o cinema como 

arte, “em uma história das formas fílmicas”, assim como o romance é situado como literatura 

nas escolas (VANOYE & GOLIOT-LÉTÉ, 1994, p. 23). 

 

5 Especificidade do cinema 

Na prática educativa é comum que se esqueça da especificidade do cinema, uma vez 

que  a  matéria  dessa arte, em geral, presta-se pouco à formatação, visto serem as imagens 

“mais aleatórias” do que o texto escrito, além de se constituir num registro outro (imagem) em 

relação ao que a escola está habituada (palavra), impossibilitando ajustes diretos como se dá, 

por exemplo, num ensaio quando este faz citação de uma passagem de um texto literário. Essa 

citação  no caso do cinema provoca “natural” desajuste. Aliás, essa é uma característica das 

artes  de  modo  geral,  como  aponta Rancière: “[A Estética] designa o domínio do 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

155 

 

conhecimento  sensível, do conhecimento claro mas ainda confuso que se opõe ao 

conhecimento claro e distinto da lógica.” (RANCIÈRE, 2009, p. 12). Da mesma forma, Kant 

não reconheceria a estética como teoria do conhecimento, mas apenas como adjetivo, sendo 

com  Schelling,  os  irmãos  Schlegel e Hegel que a estética se configuraria como um 

pensamento daquilo que não pensa (RANCIÈRE, 2009, p. 13) ou que não é da ordem do 

pensável,  não  logicamente.  “‘Estética’  não  é um novo nome para designar o domínio da 

‘arte’” (RANCIÈRE, 2009, p. 13), diz ainda Rancière. É esse pensamento difuso, não 

sistematizável, que permitirá a gestação do inconsciente de Freud (RANCIÈRE, 2009, p. 14). 

Trata-se de uma necessidade premente que a escola promova a alteração na chave  dos 

enfoques dados quanto ao domínio das artes, que passa de uma apreensão lógica para  uma  

espécie  de não-pensamento. Ajuste necessário já que a escola faz a tradução da noção de 

pensamento  “confuso”  relacionado  ao “sensível”, às artes, em sistematização cognitivo-

lógica, pois não é raro que os professores procurem traduzir a intenção do diretor quanto a 

determinados personagens, buscando a “mensagem do filme” etc. Comentando a análise que 

Serge Daney faz em A Rampa (2007), Deleuze (2004, pp. 88-102) relembra que Daney falava 

de  um  novo  cinema  surgido depois da segunda guerra mundial, que compreendia uma nova 

função da imagem, uma nova “política”, uma nova finalidade para a arte em que 

 

[...] o corpo se tornava mais dantesco, isto é, não era mais captado em ações, porém 

em posturas, com seus encadeamentos específicos ([...] o ator, numa cena de 

alcoolismo, não precisa mais acompanhar o movimento e titubear como no antigo 

cinema, mas ao contrário, conquistar uma postura [...]). Mudava ainda a relação da 

imagem com as palavras, os sons, a música, com dissimetrias fundamentais entre o 

sonoro e o visual, que dariam ao olho um poder de ler a imagem, mas também ao 

ouvido um poder de alucinar os pequenos ruídos (DELEUZE, 2004, p. 90). 
 

Deleuze está claramente abrindo mão de uma geografia descritiva, de uma busca 

incessante pela mimetização dos corpos. Ele fala em conquista de uma postura. Por extensão, 

trata-se de uma nova pedagogia, a pedagogia da percepção contra a antiga pedagogia 

enciclopédica, representada principalmente por Eisenstein. Como exemplo dessa nova 

pedagogia, Deleuze (e Daney) inclui Godard. 

Desse modo, para atualização da nova chave em que se considera as artes exige-se da 

escola competência específica para lidar com a questão. Exige-se que ela desenvolva tal 

habilidade no comentário da obra fílmica. No entanto, o que se verifica (na prática e no papel 

designado pelo projeto O cinema vai à escola) é que a escola parece se mobilizar pouco (e 

equivocadamente) em tal empreitada. Esse desinteresse formal da escola pelas artes, e em 

especial pelo cinema, perdura hoje, já que para ela o cinema, dentre as outras artes, parece se 

constituir como arte menor12. 

                                    
12 Aqui menor está no sentido mesmo de arte inferior e não no sentido de “menor” para Deleuze em Kafka: para 

uma literatura menor. Trad. Rafael Godinho. Lisboa: Minuit, 2003. 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

156 

 

Ciente dessa condição de inferioridade do cinema diante de outras artes, no início do 

século XX houve tentativas de agregar prestígio a ele, então considerado atração de feira, 

diferentemente do romance ou da música erudita, artes burguesas. Em 1908, pois, quando é 

criada na França a Sociedade do Filme de Arte (AUMONT, 2011) procurou-se literalizar o 

cinema, torná-lo mais cerebral, adaptando-se temas literários como Macbeth13. A concepção 

dominante era de que a arte deveria estar impregnada pela letra, que esta fosse a tônica diante 

da  imagem.  Noutra chave, contudo, “devemos encarar um cinema inacabado e incompleto 

para que o espectador possa intervir e preencher os vazios, as lacunas. Ao invés de fazer um 

filme com estrutura sólida, devemos enfraquecê-la – tendo consciência de que não se deve 

afugentar o espectador” (KIAROSTAMI, 2004, pp. 182-183). 

Ao contrário do sentido da citação do cineasta iraniano, o cinema na escola parece 

responder  a  uma necessidade profilática. Está ali pela insuficiência do ensino pautado nas 

letras e no ideal de fundo iluminista que tem nas ciências sua aposta para a progressiva 

autonomia dos sujeitos. O cinema, no entanto, apresenta-se como sucedâneo profilático que 

viria  juntar-se  a  outras estratégias “menores”, tais como festas, apresentações de coral, 

“teatro” escolar etc., a fim de suprir carências culturais e até afetivas impedidas pela couraça 

gerada por um regime “sério”, lógico de atividades, de inspiração enciclopedista. 

 

6 O cinema e a deseducação 

A incorporação de um cinema não-narrativo nas projeções e estudos nas escolas 

contrapõe-se à submissão da imagem à palavra (ou das artes às ciências, ou melhor ainda, do 

não-pensamento ao modo cientificizante de produção de sentidos). Nesse sentido, o cinema 

não-narrativo deseduca, na medida em que apresenta uma disposição cinematográfica 

subversiva  aos  sentidos  dados pelos discursos pedagógicos hegemônicos14 no universo 

                                    
13 Pode-se dizer aí que há a literalização dos filmes, porque procurava-se contar o texto literário por meio do 

cinema, enquanto a Nouvelle Vague francesa assimila o texto literário, usava-o na medida de demanda do filme. 

“aos desígnios da letra”,  que  se sobrepõem à imagem-em-movimento, apresentando-se como o coelho nas 

corridas de cachorros, atrás do qual a imagem corre, tornando-se, assim, refém dela, buscando justificá-la. O 

fílmico  é então apequenado diante da palavra e entre si relacionam-se como dialetos autônomos e só 

aparentemente complementares, pois toda uma tradição fincada na palavra, representada e referendada 

principalmente pela literatura, coloniza a imagem (SOUSA, 2010). 
14 A nosso ver, os discursos pedagógicos hegemônicos pautam-se pela correspondência entre código e referente, 

aferrando-se a essa certeza e a fixando a partir das disciplinas, na tentativa de atender ao chamado processo de 

ensino-aprendizagem, que é aferido por exames exteriores. Pela adesão a um tipo de comunicação sem ruídos a 

escola não pode considerar que a linguagem humana e, portanto, os processos educativos, seja estruturalmente 

composta por mal-entendidos. Diferentemente, o mundo animal pauta-se na correspondência entre código e 

referente. No famoso estudo de Emile Benveniste a abelha que sinaliza para as outras a direção e a distância do 

alimento não encontra dentre elas quem não assimile a informação. A linguagem humana é de outra ordem, é 

equívoca, pois como diz Jacques Lacan, conforme Rinaldo Voltolini: “A linguagem humana produz o campo do 

mal-entendido” (VOLTOLINI, 2011). 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

157 

 

escolar, cuja estrutura curricular visa ao atendimento de parâmetros de avaliação exteriores, 

desconsiderando demandas singulares das comunidades escolares e também desconsiderando 

o cinema como um legado histórico mundial. Diferentemente dos filmes com fins estritamente 

comerciais,  o  cinema não-narrativo  não apela senão com certo pudor à dimensão de 

espetáculo. É lacunar, deixa elementos de fora, causando, por vezes, certo desconforto no 

espectador  habituado a tudo ver e ouvir. Tal cinema não-narrativo muda a referência estável 

do espectador acomodado à “verborragia” do cinema clássico, que tudo explica. Elimina por 

vezes a onisciência da câmera, que espera, por exemplo, parada, os carros que entrarão em seu 

enquadramento, estando o espectador certo de que ela lhe informará o essencial que importa 

para a trama. Uma pessoa desce do carro, dá a volta e para de frente à câmera. Antes de entrar 

na  casa,  faz um gesto suspeito. Esse gesto satisfaz o espectador na expectativa de seguir a 

trama (que pode ser frustrada, mas em todo o caso, envolve a atenção do espectador, 

conduzindo-a de modo a que ele procure desvendar o filme como a um quebra-cabeças). A 

utilização desse cinema clássico na escola ratifica aquilo a que Benjamin se refere como o 

empobrecimento da experiência, que é constatável na isenção da escola em lidar com o 

repertório cultural dos alunos e na medida em que apresenta na grade curricular um arsenal 

verticalizado  e  asséptico  de referências com fins de confirmação da vivência apenas dos 

alunos como consumidores massivos de produtos da indústria cultural, a exemplo do que diz 

Benjamin: “É como se estivéssemos privados de uma faculdade de intercambiar experiências. 

Uma  das  causas  desse  fenômeno é óbvia: as ações da experiência estão em baixa, e tudo 

indica que continuarão caindo até que seu valor desapareça de todo” (BENJAMIN, 1996, p. 

198).  Tal baixa é acompanhada por um “indescritível empobrecimento do repertório de 

imagens [...], o empobrecimento da linguagem e toda a expressão” (ADORNO, 2006, p. 146). 

É curioso que o cinema na escola confirme a vivência dos alunos restrita aos produtos 

da indústria cultural. É possível tal constatação já na escolha dos filmes, cuja intenção de 

conformação à boa acolhida ou à carreira do filme dentro da escola é notória. Conclui-se pela 

seleção dos filmes, que priorizam espetacularizar a vida, caso de Em busca da terra do nunca 

(Finding neverland, 2004), Crash, no limite (Crash, 2004), A partida (Okuribito, 2008) e O 

menino  do  pijama listrado (The boy in the stripped pyjamas, 2008), que constam da lista de 

71  filmes  enviados  às escolas estaduais de São Paulo pela Secretaria de Educação. Esses 

quatro filmes buscam conciliação com os problemas apresentados no drama. Talvez os dois 

únicos filmes da lista cujo tratamento das questões apresentadas é sério e coerente sejam 

Cinema, aspirinas e Urubus (2005) e Terra de ninguém (No man’s land, 2001). A maioria dos 

filmes utilizados é narrativa (de circuito comercial). Isso significa que eles contam 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

158 

 

explicitamente algo e submete a narração a um fio condutor que justifica todo o itinerário do 

filme.  Alguns,  como  expressão do paroxismo dessa opção, apelam para os efeitos 

mirabolantes da técnica e da montagem rápida para entreter o espectador ávido, servindo de 

ilustração para assuntos abordados pelo professor. É o caso de Crash, no limite. 

Para tomarmos um exemplo fora do projeto da SEE-SP e demonstrarmos como, de 

modo  generalizado,  o  cinema é considerado “menor”, consideraremos o caso flagrante do 

livro para o Ensino Médio História Geral, de Gislane Campos e Reinaldo Seriacopi (2005). À 

medida  que desenvolve os temas históricos, sugere alguns filmes. Assim, quando trata da 

Grécia Antiga, sugere que os alunos vejam Tróia (2004), de Wolfgang Petersen, porém, sem 

nenhum encaminhamento de “leitura” do filme, problematizações ou ponderações. Mais 

adiante sugere  que  seja  visto  o  filme Alexandre (2004), de Oliver Stone (p. 61), e também A 

Missão,  de  Roland  Joffé (p. 228),  sem nenhuma recomendação ou pontuação acerca da 

relação entre filme e livro e a História. Todos os filmes, enfim, são indicados no sentido de 

reforçar  o  conteúdo  das  unidades  estudadas. Por isso a ausência de problematização da 

relação  livro-filme,  pois,  os  autores do livro parecem entender que o conteúdo já fora 

garantido  pelo livro. Assim, o filme, reforça o conteúdo pela encenação e cenários 

apresentados. 

Além de livros, há uma infinidade de sites e blogs que tematizam o uso de filmes  em 

sala de aula15, em que filmes como Ao Mestre, com Carinho (To Sr, with Love, 1967) e 

Sociedade dos Poetas Mortos (Dead poets society, 1989) são usados para tratar de disciplina 

na escola, enquanto 300 de Esparta (300, 2006) e Coração Valente (Braveheart, 1995), de 

liberdade e política; e assim por diante, como é possível confirmar em textos que abordam o 

assunto (TOZZI, 2008 e 2009; LUZ & PETERNELA, 2005; NAPOLITANO, 2003). 

 

7 Considerações finais 

Tentamos apresentar a marginalização do cinema no mundo escolar e como sua 

utilização  privilegia aspectos miméticos da obra, sendo situado no nível da percepção, os 

efeitos  e  seus desdobramentos para a educação. Sabe-se que tal marginalização na 

configuração  dos  saberes não se dá apenas para com o cinema, mas que é extensa à imagem 

de modo geral. Faz eco a esse quadro a falta de uma sólida aquisição histórico-institucional 

sobre a imagem como se tem em relação à palavra escrita. Apesar de massivamente presente 

no mundo contemporâneo, a imagem é pouco estudada se comparada à palavra. Falta um 

suporte institucional que lhe seja próprio (SANTAELLA & NÖTH, 1999, p. 13). 

                                    
15Cf. em: http://br.answers.yahoo.com/question/index?qid=20071226152952AAsKHDC. 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

159 

 

Dentre os documentos publicados pela SEE-SP encontram-se os vários textos do 

Caderno de Cinema do Professor, impresso e disponível no site da referida secretaria, que 

apresenta  também o projeto O cinema vai à escola. Ambos fazem parte do programa Cultura 

é Currículo16. Consideramos também o modo como o cinema é pensado junto às disciplinas, o 

que  é  possível  flagrar  dessa participação a partir dos Parâmetros Curriculares Nacionais 

(PCN) de Arte e de História e Geografia17. Por sua vez, o cinema não é citado nos Temas 

Transversais ou de Pluralidade Cultural. Qual a implicação dessa lacuna? 

Laís Bodanzki e Luiz Bolognesi, conhecidos pela parceria (direção e roteiro, 

respectivamente) como em filmes Bicho de sete cabeças (2001), Chega de saudade (2007) e 

As melhores coisas do mundo (2010), não acreditam que a entrada do cinema deva se dar pela 

grade curricular. Apesar de um importante trabalho de divulgação do cinema por um projeto 

que leva a projeção de filmes a cidades onde não há espaços de exibição, os dois premiados 

artistas não acreditam que colocar o cinema na grade curricular ajudaria na apreensão sensível 

e crítica dessa arte. Ao contrário, atrapalharia, dizem eles (apud RIZZO, 2015): 

 
Acreditamos muito que [o] audiovisual pode transformar a escola. Mas não 

acreditamos  que  ele deva entrar pela grade curricular. Deve entrar dando a câmera 

na mão dos meninos, para que façam o que quiserem, brinquem de filmar. Depois, 

você passa um filme do (Sergei) Eisenstein. Se passa antes, eles falam: 'que saco' .18 

 

Ao contrário do que sustentam os autores de Chega de saudade, pensamos se não seria 

o caso de o cinema ser tomado de modo autônomo nos currículos, entrando na grade curricular, 

tal como ocorre com as obras literárias. Este seria um primeiro passo para aquilo que 

denominamos de uma (des)educação? Essa entrada formal do cinema na escola geraria a 

possibilidade de que os alunos-espectadores tivessem seu centro (ensino calcado nas ciências) 

modificado frente à apreciação e crítica do filme em si mesmo, e não como instrumento 

ilustrativo de outros conteúdos escolares? Assim, poder-se-ia afirmar que o cinema na escola 

proporcionaria a problematização estético-crítica da arte na escola? Isto é, pode-se pensar numa 

adequação crítica do cinema como disciplina na escola sem restringi-lo ao caráter de 

espetáculo? Ou ainda, como assegurar que o cinema na escola seja contemplado como arte e 

não apenas como um suporte linguístico que conta uma história? 

A identificação e análise das escolhas de filmes e o que se faz com eles nas escolas deve 

constituir um processo que aqui denominamos de deseducação, por entender que se trata, em 

certa medida, de desconstruir um sistema educacional já consolidado. No que diz respeito ao 

                                    
16 Ver: http://culturaecurriculo.fde.sp.gov.br/. 
17 Ver: http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/livro06.pdf e http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/livro051 .pdf 
18 Disponível em: http://revistaeducacao.uol.com.br/textos/215/dez-anos-na-teladocumentario-registra-uma-selec 

ao-de-12-curtas-339102-1.asp. Acessado dia 07 de abril de 2015. 

http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/livro06.pdf
http://portal.mec.gov.br/seb/arquivos/pdf/livro05%201.pdf
http://revistaeducacao.uol.com.br/textos/215/dez-anos-na-teladocumentario-registra-uma-selecao-de-12-curtas-339102-1.asp
http://revistaeducacao.uol.com.br/textos/215/dez-anos-na-teladocumentario-registra-uma-selecao-de-12-curtas-339102-1.asp


V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

160 

 

cinema  (aos filmes e ao modo de utilizá-los como recurso pedagógico), trata-se de repensar 

seu  lugar  e  as  relações  que com ele se estabelece. Com isso, não estamos rejeitando o 

ambiente  escolar  como lugar do cinema; e é por essa razão que não denominamos esse 

processo de contra-educação ou anti-educação, pois pretendemos, a partir da estrutura que 

pensa o estatuto do cinema na escola, indicar relações de poder e de modos de subjetivação aí 

constituídos e não propor a anulação dessas relações como substituição simples de uma 

concepção pelo seu “contrário”, como se pretendêssemos iniciar um novo processo do “zero”. 

Com  a  necessidade  dessa desconstrução, fica cada vez mais claro que a escola é o 

lugar privilegiado para acolher as artes, tanto “pedagogicamente”, isto é, inserida numa 

proposta didática mais ampla, quanto constituir culturalmente um cenário em que a escola 

procure incorporar expressões artísticas da cidade dentro de seus “domínios”, com exposição 

de pintura, teatro e exibição de filmes, se possível, com curadoria conjunta entre professores, 

alunos, coordenação da escola e com orientação de especialistas no assunto. 

Procuramos neste texto investigar o lugar que a escola reserva ao cinema, com a forte 

aposta  na  perspectiva  de que ele se presta muito mais a um processo de desaprendizagem, 

uma vez que para “estudar” a matéria fílmica o estudante teria que se utilizar de referenciais 

não aprendidos nessa instituição. “É porque permanece sempre precisa e magnificamente 

concreta que a imagem cinematográfica se presta mal à esquematização que permitiria a 

classificação rigorosa, necessária a uma arquitetura lógica, um tanto complicada” (EPSTEIN, 

Jean apud MARTIN, 2011, p. 23). A escola mobilizada e respondendo a uma vocação de 

racionalidade iluminista, centrada na ideia de progresso e de ciência com fins utilitaristas, não 

“consegue” incorporar a imagem ao seu currículo. Não sabe o que fazer com ela. 

Nesse sentido, o espectador parece não ser tomado como sujeito que vê imagens. 

Estimulado pela escola, ansiosa pela aplicação de uma relação ensino-aprendizagem, a ver 

“teorias” na imagem, a decodificar tais imagens, realiza o contrário do que diz Jacques 

Aummont, quando afirma que, ao ver um filme, o espectador não identifica apenas o que está 

posto  na  tela,  isto  é,  ele  vê mais que seus olhos mostram: “(...) nossa visão (...) é um 

fenômeno  mental  que  implica todo um campo de percepções, de associações, de 

memorização: vemos, de certo modo, ‘mais’ do que nossos próprios olhos nos mostram” 

(AUMONT, 2011, p. 226). 

Por outro lado, não estamos propondo que o uso do cinema na escola se restrinja ao 

desfile de determinado número de filmes e a esperar, por consequência, que os elementos ali 

presentes visual e sonoramente sejam apreendidos pelos alunos, como se apreendem o sentido 

de placas de sinais de trânsito, por exemplo. Trata-se da necessidade de atentar para uma 

mudança epistemológica. Por isso, Aumont (2011, p. 224) diz se interessar pelo espectador 



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

161 

 

como sujeito imerso numa experiência individual, psicológica, estética, subjetiva, não o 

espectador como um dado estatístico, imaginário, depositário de um produto audiovisual. 

 

8 Referências 

ADORNO, Theodor. “O Curioso Realista”. In: Revista Novos Estudos, N.85, Nov. 2009, pp. 

05-22. Trad. Laura Rivas Gagliardi e Vicente A. de Arruda Sampaio. 

______. Educação e Emancipação. Tradução: Wolfgang Leo Maar. RJ: Paz e Terra, 2006.  

ALEMÁN, Jorge. “Jacques Lacan y el debate posmoderno”. In: Jacques Lacan y el debate 

posmoderno. Madrid: Filigrana, 2013. 

AUMONT, J; BERGALA, Alain et all. A Estética do Filme. Campinas-SP, 2011. 

BAZIN, André. O Cinema. Trad. Eloisa de Araújo Ribeiro. São Paulo: Brasiliense, 1991. 

BELTING, Hans. O Fim da História da Arte: Uma Revisão Dez Anos Depois.  Trad. Rodney 

Nascimento. São Paulo: Cosac Naify, 2006. 

BENJAMIN, W. Obras Escolhidas. Trad. Sergio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 1996. 

v. 1: Magia e técnica, arte e política. 

BERGSON, Henri. Matéria e Memória. São Paulo: ed. Martins Fontes, 1999. 

CAMPOS, Gislane; SERIACOPI, Reinaldo. História Geral (Ensino Médio). São Paulo: Ática, 

2005. 

CARMO, Paulo Sérgio do. Merleau-Ponty: uma introdução. São Paulo: EDUC, 2000. 

DANEY, Serge. A Rampa. Trad. Marcelo Rezende. São Paulo: CosacNaify, 2007. 

DELEUZE, Gilles. Lógica do sentido. 4ª. ed. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

______. Conversações. Trad. Peter Pál Pelbart. Rio de Janeiro: Ed. 34, 2004. 

EAGLETON, Terry. Ideologia. São Paulo: UNESP, 1997. 

FAVARETTO, Celso Fernando. “Educar e Avaliar: uma perspectiva contemporânea”.  In: 

Educação para a Cidadania. São Paulo: IEA, 1993. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. Rio de Janeiro: Graal, 1988, 6ª. edição. 

FREITAG, Bárbara. Escola, Estado & Sociedade. São Paulo: Moraes, 1980, 6ª edição. 

FREUD, Sigmund. O Mal-Estar na Civilização. Rio de Janeiro: Imago, 1997. 

HEIDEGGER, Martin. La Esencia del Habla. Barcelona: Serbal, 1987, pp. 141-194. 

JACQUINOT, Geneviève. Image et Pédagogie. Paris: Presses Universitaires de France, 1977. 

KEHL, Maria Rita. O Tempo e o Cão. São Paulo: Boitempo, 2009, 6ª edição. 

______. Sobre Ética e Psicanálise. São Paulo: Companhia das Letras, 2002, 5ª. Edição. 

KIAROSTAMI, A. Entretien avec Abbas Kiarostami. Paris: 1992, Cahiers du cinéma, n. 461.  

KOHN, Olivier. In: BERNARDET, J-C. Caminhos de Kiarostami. São Paulo: Comp. das 

Letras, 2004.  



V@rvItu – Revista de Ciência, Tecnologia e Cultura da FATEC Itu 

ITU / SP – No. 6, Junho de 2017 
 

 

162 

 

LEANDRO, Anita.  Da Imagem Pedagógica à Pedagogia da Imagem. Maio/ago de 2001. 

http://revistas.univerciencia.org/index.php/comeduc/article/viewFile/4158/3897.  

MARTIN, Marcel. A Linguagem Cinematográfica. São Paulo: Brasiliense, 2011. 

NAPOLITANO, Marcos. Como Usar o Cinema na Sala de Aula. São Paulo: Contexto, 2003. 

PIAGET, Jean. Psicologia e Pedagogia. SP/RJ: Editora Forense, 1970. 

RAMOS, Graciliano. Vidas Secas. Rio de Janeiro, Record, 2013. 

RANCIÈRE, Jacques. O Espectador Emancipado. Lisboa: Ed. Orfeu Negro, 2009. 

RIZZO, Sérgio. Documentário registra uma seleção de 12 curtas realizados por alunos de 

escolas públicas. In: Revista Educação. Março de 2015. Disponível em: 

http://revistaeducacao.uol.com.br/textos/215/dez-anos-na-teladocumentario-registra-uma-

selecao-de-12-curtas-339102-1.asp, acesso dia 07 de abril de 2015. 

SAFATLE, Vladimir. Introdução à experiência intelectual de Gilles Deleuze. 11 aulas da 

disciplina de Introdução à Filosofia (graduação), escritas e disponibilizadas no site do 

Departamento de Filosofia da USP. Disponível em 

http://filosofia.fflch.usp.br/docentes/safatle/aulas_grad. Acesso em junho de 2012.  

SANTAELLA, Lucia; NÖTH, Winfried. Imagem: cognição, semiótica, mídia. São Paulo: 

Iluminuras, 1999, 2ª. edição.  

SOUSA, Daniel Marcolino Claudino de. “O cinema na escola: aspectos para uma 

(des)educação”. Tese de Doutorado. Faculdade de Educação da USP, 2017. 

______. “A Literatura e a Diluição do Autor”.  Revista Espaço Acadêmico, Vol. 9, n. 107, Abril 

de 2010. 

TARKOVSKI, Andrei. Esculpir o Tempo. Trad. Jefferson Luiz Camargo e Luís Carlos Borges. 

São Paulo: Martins Fontes, 1990. 

TODOROV, Tzvetan. A Literatura em Perigo. Rio de Janeiro: DIFEL, 2009.  

TOZZI, Devanil (org.). Caderno de Cinema do Professor. São Paulo: Secretaria de Educação, 

FDE, 2008/2009, vol. 1 e vol. 2. 

VANOYE, Francis & GOLIOT-LÉTÉ, Anne. Ensaio Sobre a Análise Fílmica. Campinas: 

Papirus, 1994, 6ª edição. 

VOLTOLINI, Rinaldo.  Lacan  e  a  educação. Col. Pensadores e a Educação. São Paulo: 

ATTA, 2011. Vídeo instrucional (duração de 33 min.). 

XAVIER, Ismail. Sétima Arte: um culto moderno. São Paulo: Perspectiva, 1978. 

 

 

 

 

 

http://revistaeducacao.uol.com.br/textos/215/dez-anos-na-teladocumentario-registra-uma-selecao-de-12-curtas-339102-1.asp
http://revistaeducacao.uol.com.br/textos/215/dez-anos-na-teladocumentario-registra-uma-selecao-de-12-curtas-339102-1.asp
http://filosofia.fflch.usp.br/docentes/safatle/aulas_grad

